
1

-place-d? 

DIS-
NON-
MIS-
RE-

Rebecca Moradalizadeh



2

Dia 1 - E agora?

5 de dezembro de 2024

Tenho pensado sobre várias coisas.

Coisas.

Coisas.

Coisas.

O meu corpo tem estado estático.

A cabeça anda às voltas.

A informação é muita. As ideias vão-se formando.

Mas o corpo está inerte. Não se mexe.

Penso sobre o que quero fazer aqui e agora.

Mas o que é certo é que tudo é incerto e tanto ando para 

a frente como para trás.

Ou seja, o corpo está parado. 

A cabeça é que anda para a frente e para trás.

Tenho-me questionado vezes sem conta.

Sobre o que quero fazer. O que quero fazer?

Fazer?

Azer?

Zer?

Er?

R?

Respiro. E volto ao passado.

Reflito. Relembro o que fiz.

Como escrevi há uns anos 

“Escavo memórias, recolho vestígios”.

É isso que tenho feito.

Para aqui. E agora?

Figura 1. Rebecca Moradalizadeh, 
Ilustração I, 2024.
Imagem criada pela autora



3

Dia 2 - Em torno de mim

6 de dezembro de 2024

Identidade.

Território.

Memória.

Arquivo.

Migração.

Deslocamento.

In-between.

Construção/desconstrução.

Fragmentos/vestígios.

Passado. Presente. Futuro.

Tenho estas palavras sempre em torno de mim. 

À roda.

Começo a esboçar ideias no diário.

Escrevo.

Desenho.

Crio atlas.

Construo frases.

Desconstruo o pensamento.

Não sei se ainda cheguei a algum lugar.

Figura 2. Esquema no diário de bordo I, 2024. 
Imagem da autora



4

Dia 3 - Displace: este lugar Vs deslocar

7 de dezembro de 2024

Decidi que irei trabalhar sobre o conceito de desloca-

mento.

Prefiro a palavra e conjugação em inglês displace.

Faço o trocadilho fonético ao dividi-la: dis-place.

This place Vs Displace

Este lugar Vs Deslocar.

É uma palavra rica.

Reflete o meu estado atual, neste momento, 

relativamente à minha confusão mental/corporal 

sobre a minha prática artística, 

mas também sobre o meu lugar identitário.

O trabalho, este, é feito em contínuo.

É uma pesquisa que não tem fim.

Por um lado, parece que já percorri um longo caminho.

Por outro parece que mal comecei.

Figura 3. Mapa conceptual e visual I, 2024. 
Imagem da autora



5

Dia 4 - Livro de artista?

8 de dezembro de 2024

Começo a ter ideias para a apresentação do trabalho.

É fundamental, para mim, articular os conceitos que 

pretendo trabalhar no texto escrito com o trabalho físi-

co. Mas como transformar uma pesquisa especulativa, 

em contínuo, com a prática?

Utilizarei 3 vozes: 

a pessoal e autobiográfica; a “académica” e a artística.

Todas elas estarão interseccionadas ao longo deste 

percurso, não necessariamente correspondendo a uma 

linearidade prevista pela academia. 

PROPOSTA:

- Uma introdução “académica”.

- Um diário com pensamentos – deslocamento, pertença, 

in-betweeness. 

- Uma/várias reflexão/ões sobre artistas; sobre autores 

como Delphine Minoui, Guy Cools, Homi Bhabha, Iain 

Chambers, Stuart Hall, etc.

- Um trabalho físico: da escrita à materialidade.

- Um Objeto-obra. Objeto-documento. Objeto-processo.

Livro de artista?

São 2h40 e isto está-me a deixar com insónias. 

Porém, entusiasmada.
Figura 4. Esquema no diário de bordo II, 2024. 
Imagem da autora



6

Dia 5 - Encruzilhada

9 de dezembro de 2024

Vim para o atelier. Fiz um brainstorming para fazer um 

ponto de situação.Reli as páginas anteriores. Folheei os 

mais recentes livros que adquiri.

	 Foquei-me hoje no subcapítulo Moving Forward 

and Backward inserido no capítulo Aren’t We All Migra-

ting Bodies? do livro In-between dance cultures. On the 

Migratory Artistic Identity of Sidi Larbi Cherkaoui and 

Akram Khan, escrito por Guy Cools (2015).  

	 Interessaram-me várias ideias.

	 A primeira relativa ao ato de “mover”, em que 

Cools refere que este ato é uma das características mais 

importantes da condição humana e que mesmo nos 

momentos de descanso e de sono os nossos corpos e 

mentes continuam a percorrer jornadas inconscientes 

entre as memórias do passado e os desejos do futuro. 

	 Muitos dos nossos movimentos são condicio-

nados pelos nossos antecessores, pelo nosso género 

e ativados pelo espaço e tempo em que vivemos. Pelo 

contexto que nos circunda. 

	 Mas as decisões e percursos dos nossos mo-

vimentos (mentais e físicos) que fazemos ao longo da 

vida, podem chegar a encruzilhadas ou fronteiras que 

nos permitem escolher uma mudança de direções, ora 

dando um salto para a frente ou um passo para trás.

	 Para isso é necessário que haja uma liberdade de 

movimento que nos ajude a atravessar a linha frontei-

riça. (Cools, 2015, p.14)

	 Este pequeno excerto transcrito por palavras 

minhas, coincide muito com o estado atual que men-

cionei anteriormente. Tanto ao nível conceptual iden-

titário em que me encontro, como ao nível da prática 

artística, como se destaca no início deste diário. 

Figura 5. Rebecca Moradalizadeh, 
Ilustração II, 2024. 
Imagem criada pela autora



7

Dia 6 - To be from over the water

10  de dezembro de 2024

Deixei ontem uma pergunta no quadro para pensar so-

bre ela no dia de hoje: porquê deslocamento?

	 Em 2021 escrevi um texto para o Inland Journal 

que explica a origem do meu trabalho artístico Land-

Marks Series, que está intimamente ligado com o meu 

processo de reconhecimento de identidade quando esta 

é questionada em 2015 pela República Islâmica «no» 

Irão.

	 É uma reflexão em torno do meu nome e das 

minhas origens que me posicionam numa encruzilhada 

com múltiplas possibilidades de direções, mas onde me 

foram impostas fronteiras.

Um estado e sentimento de in-betweeness.

	 Por um lado, em Portugal sempre me senti e fi-

zeram sentir uma estrangeira por ter o apelido iraniano, 

por outro, no Irão, era vista como uma turista portugue-

sa com nome iraniano que teve de provar a sua ligação 

àquele território através de um processo burocrático 

moroso que passou pelo casamento islâmico dos meus 

pais e à conversão ao Islão por parte das membras com 

apelido iraniano – mãe, irmã e eu. Mesmo não tendo 

uma prática religiosa em casa de ambas as partes.

	 Enquanto vivi em Santo Tirso, senti que fui muitas 
vezes abordada por crianças e adultos de forma discrimi-
natória, muitas vezes com associações de teor xenófobo e Figura 6. Rebecca Moradalizadeh, 

Ilustração III, 2024. 
Imagem criada pela autora



8

islamofóbico, tal como refiro no texto do Inland Journal, 

fazendo-me questionar sempre a razão das suas abor-

dagens em relação a mim e colocando-me num lugar 

de desconforto e de não-pertença. Na altura não tinha 

conhecimento suficiente para “entender” aqueles com-

portamentos. Mas também, muitas das pessoas iranianas 

que vivem em Portugal e que me conhecem, referem-me 

sempre como portuguesa, penso que por nunca ter vivi-

do no Irão e não saber falar persa. 

	 Será que essas condicionantes fazem com que eu 

não seja iraniana? Ou fazem de mim somente portugue-

sa? Ou vice-versa?

	 Sempre me assumi como sendo ambas, mas com 

experiências diferentes das suas. Lá em casa, não só tive 

acesso à cultura portuguesa, a ouvir Madredeus, a comer 

uma boa feijoada ou uma farinha de pau (quando estava 

doente) ou a celebrar o Natal e a Páscoa, como também, 

em simultâneo, cresci a ver filmes do Kiarostami, a ouvir 

discos da Googoosh, a comer comida persa quando al-

guém da família trazia os ingredientes, a falar ao tele-

fone em inglês com pessoas da família iraniana que eu 

desconhecia, mas que demonstravam imenso carinho por 

mim; pedi para começarmos a celebrar o Nowrooz, o Ano 

Novo persa, porque para mim fazia mais sentido, entre 

outros.

	 Guy Cools (2015, p.16) menciona que a mínima 

oposição geográfica tem um grande impacto. 

To be from over the water. 

Ser do outro lado do “mar”, que pressupõe no meu caso, 

 

ser de um outro país, onde por si só é criada uma 

fronteira, uma barreira geográfica. Ele reflete que essa 

expressão é uma expressão blasfémia, em que nos 

catalogam como estrangeiros, outsiders, intrusos, não 

pertencentes e nunca totalmente aceites pelos locais.

	 De certa forma compreendo esse impacto, espe-

cialmente em relação à minha primeira e única ida ao 

Irão. Embora tenha sido sempre muito bem recebida, 

nos primeiros dias fui e senti-me de facto turista, mes-

mo vestindo-me sob as regras da polícia da moralidade. 

Não foi só a minha câmara analógica que me desvendou, 

mas também o modo de andar, a curiosidade e talvez o 

deslumbramento refletido no rosto. Mas senti uma certa 

ideia de “casa” quando convivi com os meus familiares 

e percorri as ruas onde o meu pai tinha crescido. 

	 Algo que me faltava e me deixou durante vinta 

nove anos sem me sentir preenchida, estava naquele 

momento a preencher um vazio. 

	 No entanto, todas estas condicionantes que me 

chegam, fazem-me questionar constantemente a minha 

identidade, questionar o meu lugar de pertença. 

Sinto-me deslocada, naquela encruzilhada que men-

cionei anteriormente, tentando seguir por várias di-

reções à procura dessa identidade.



9

Escolher um lugar de intervenção.
Pode ser numa cidade ou num espaço rural.
Levar a T-shirt vestida.

De um lado estará bordado:
“Eu sou iraniana”
“I’m Iranian”
“Man irani hastam”
”من ایرانی هستم“  

Do outro lado estará bordado:
“Eu sou portuguesa”
“I’m Portuguese”
“Man portoghali hastam”
”من پرتغالی هستم“ 

Andar de um lado para o outro no espaço escolhido.
Parar. 
Observar o comportamento das pessoas que por mim 
passam.
Continuar e repetir 4 vezes ao longo de uma hora.

Repetir todo o processo em sítios diferentes.

Registar todos os momentos em vídeo e fotografia.
Gravar o som.

Score I
I’m Iranian. I’m Portuguese. 

(para performance no espaço público ou interior)

Figura 7. Registo no diário de bordo III, 2024. 
Imagem da autora



10

Dia 7 - (dis)place: workshop

16 de dezembro de 2024

	

No sábado passado realizei um workshop na Asterisco 

Coletivo a convite da Aura e Hugo, intitulado de (dis)

place.

	 Este workshop que tinha sido pensado e concebi-

do em 2023 para os programas públicos do Sismógrafo, 

no âmbito da exposição Complex Places com curadoria 

de Stations, foi agora readaptado na sua estrutura e 

finalidade, tendo ainda como base conceptual a ideia de 

migração, deslocamento, pertença e in-betweeness. 

	 Comecei por partilhar com as pessoas partici-

pantes uns áudios, de forma a perceberem o intuito do 

próprio workshop, tanto em termos conceptuais, como 

práticos.

	 Uma seleção de 6 áudios diferentes com base em 

diferentes momentos pessoais: 

1) Child Memories (que relata um episódio quando co-

nheço pela primeira vez a minha família paterna aos 

cinco anos de idade, em Londres); 2) Smells (memórias 

sobre os cheiros que me encaminham para o território 

iraniano); 

Figura 8. Pauline Oliveros, The Wheel of Life, 1979. 
Reproduzido em Pauline Oliveros, Anthology of Text 
Scores (Kingston, NY: Deep Listening Publications, 2013)

(dis)place é o trocadilho entre a expressão “This Place” (este 

lugar) e a palavra “Displace” (deslocar). Refletindo sobre 

percursos de migração e identidades individuais/coleti-

vas iremos questionar os lugares onde nos encontramos 

e aqueles de onde viemos. Ao partilharmos as nossas ex-

periências pessoais e ao expor as (in)visibilidades patentes 

no lugar que habitamos, pretendem-se proporcionar novos 

lugares de conhecimento, (re)aprendizagens e (re)adap-

tações através da palavra, gesto, som e comida. 

(Moradalizadeh, 2023)



11

3) In-between (passagens fragmentadas do texto de Guy 

Cools); 4) Displaced (passagens da sinopse que realizei 

para o workshop); 5) I will greet the sun again (partes 

do poema de Forough Farrokhzad) e 6) Am I a terrorist? 

(uma sequência de questões pessoais associadas a state-

ments feitos por Donald Trump sobre pessoas do Su-

doeste Asiático a quem ele considera serem terroristas).  

	 Posteriormente fiz uma apresentação do meu 

trabalho, contextualizando e partilhando as minhas 

questões atuais de investigação e de seguida convidei a 

uma parte mais prática, usando o corpo, voz e palavra, 

onde cada pessoa pôde refletir, escrever e partilhar as 

suas impressões sobre as suas próprias experiências 

pessoais, a partir do capítulo Aren’t we all migrating 

bodies? (Cools, 2015)	

	 Com recurso às meditações que escolhi do livro 

Anthology of Text Scores (2013) da Pauline Oliveros, por 

considerar uma forma de expressão corporal adequada 

à introspeção e ao autoconhecimento, mas de partilha 

coletiva, fizemos em conjunto uma ronda de quatro 

propostas (Breath In / Breath Out; Lullaby for Daisy Pau-

line; The New Sound meditations e The Wheel of Life). 

	 No fim, e com base nas palavras-chave que 

tinham sido escritas nos textos individuais, fizemos 

um momento mais performativo, terminando com uma 

roda de conversa em torno de uma mesa recheada de 

memórias degustativas que cada participante trouxe e 

que se aproximavam à ideia pessoal de “casa”.
Figura 9. Workshop (dis)place, 2024. 
Mediado por Rebecca Moradalizadeh. 
Asterisco Coletivo. 
Fotografia de Aura da Fonseca



12

	 Foi interessante neste processo perceber que 

cada uma das pessoas participantes tinha uma experiên-

cia pessoal sobre o conceito de migração. Umas porque 

nasceram em locais fora de Portugal e vieram poste-

riormente, em tenra idade, viver para cá; outras porque 

tinham nascido em distritos diferentes de Portugal, em 

locais mais rurais; assim como pessoas que numa fase 

da vida imigraram para fora do país por questões de 

estudo e/ou trabalho. 

	 Algumas, também, partilhavam da minha própria 

experiência confusa de in-betweeness, especialmente as 

que como eu, nasceram num outro país e vieram para 

Portugal em criança, pois sentiam que os locais onde 

tinham nascido faziam parte da sua identidade; outras 

sentiam que os países por onde passaram em fase adul-

ta, de certa forma também lhes pertenciam, caracteriza-

vam e passaram a moldar o seu ser. A ideia de pertença 

foi um conceito que esteve muito presente. O querer 

pertencer a um território pela qual haveria uma ligação, 

ainda que lhes fosse atribuída de passagem. 

	 Interessou-me a mim e aos participantes, que 

aquele momento tenha sido uma partilha coletiva, ou 

seja, tendo por base um trabalho de identidade que 

pode ser visto como sendo individual, ali, naquele gru-

po, passou a ser uma característica coletiva que todos 

teríamos em comum.  

Dia 8 - Território ficcionado e Dormência

18 de dezembro de 2024

Ontem comecei o dia com a primeira sessão de orien-

tação com a Fereshte Moosavi, coorientadora, curadora e 

investigadora iraniana que me irá acompanhar ao longo 

do doutoramento. 

	 Estive-lhe a fazer uma contextualização sobre o 

meu trabalho LandMarks Series e a partilhar os meus in-

teresses de investigação para o doutoramento. Estivemos 

a debater o que seria mais forte na minha pesquisa e a 

clarificar alguns conceitos a que me tinha proposto. 

	 Foi ótimo ter uma visão externa sobre o meu tra-

balho, principalmente por alguém do contexto artístico 

de nacionalidade iraniana.

	 Na sua análise, os elementos-chave e fortes do 

meu trabalho seriam a relação dos arquivos que 

possuo com o meu desenvolvimento artístico. A noção de 

arquivo aqui não seria correspondente somente às fo-

tografias dos álbuns e vídeos da minha família iraniana, 

mas também aos elementos artísticos que fui criando em 

LandMarks Series, que por si só também são vistos por 

mim como arquivos que contribuem para a construção 

da minha identidade: as fotografias e vídeos dos proces-

sos de trabalho, as memórias coletivas partilhadas pela 

família, as tapeçarias que herdei feitas pela minha avó, 

os cheiros e sabores dos ingredientes, as entrevistas que 

fiz, as cartas que recebi, etc.  

	 Também me foi questionada, a propósito do meu 

sentimento de in-betweeness e displacement, como me 



13

posicionava em relação à parte portuguesa, uma vez que 

até agora estava mais inclinada para a parte iraniana, isto 

é, o trabalho contemplava uma visão mais forte sobre a 

presença iraniana.

	 Para assumir esse estado de in-betweness deveria 

refletir mais sobre o lado português, pois esse também 

seria um fator importante e relevante da minha identi-

dade. 

	 A Fereshte considerou que se calhar o termo 

displace não seria o mais apropriado, mas sim o termo 

nonplace, e aconselhou-me a ler o livro Iran Without Bor-

ders de Hamid Dabashi. Não vou a tempo de adquirir este 

livro, nem de o ler, mas pela minha pesquisa sintética, 

umas das questões abordadas é a forma como as pessoas 

que abandonaram (fisicamente e emocionalmente) o Irão, 

constroem um imaginário daquele lugar à distância, a 

partir de um outro território. 

	 Portanto o termo displaced, é visto mais na per-

spetiva de alguém que tenha deixado forçosamente um 

determinado território. 

	 Ao debatermos sobre esta questão, refleti e 

partilhei que sempre considerei, ao longo da minha 

pesquisa, que o que estava a criar, quer fosse a ideia 

de identidade ou território, era de facto uma ficção. E a 

terminologia nonplace até que se enquadrava melhor no 

meu pensamento. (Embora tenha sido cunhado por Marc 

Augé com um intuito diferente).

	 Um imaginário de um lugar sobre uma terra à qual 

nunca tive realmente acesso, que estava, e ainda está, a 

ser construído com base em arquivos e memórias.

	 Portanto, quando ao apresentar o meu foco de 

investigação associei o sentimento que eu via como 

sendo de deslocamento e referi como sendo uma das 

consequências da Diáspora Iraniana forçada, a partir da 

Revolução Iraniana de 1979, Fereshte ficou com dúvidas 

se deveria ou não ir por aí. 

	 Pela ideia de que deslocamento e Diáspora terem 

uma conotação demasiadamente política, social e nacio-

nalista, pela qual não tive propriamente experiência.

	 O meu trabalho revelava até agora ser outro. 

Mais emocional, ritualista, cultural e sensitivo.

	 Mas ainda assim continuo a questionar-me: não 

serei eu uma descendente dessa Diáspora? Não terei eu 

vivido consequências desse estado social/político?

	 O meu trabalho, ainda que “ficcional”, não será 

uma das suas consequências e não terei eu o direito 

de falar sobre esse estado? Não estarei eu a trazer uma 

outra significância ao conceito de deslocamento?

…

Ao final da tarde fui com a Filipa Tojal e a Inês Oliveira 

ao Cinema Trindade ver o filme iraniano O meu bolo 

favorito de Maryam Moqadam e Behtash Sanaeeha. 

	 Não é que o filme tenha uma ligação direta à 

minha pesquisa, mas começou e terminou com aspetos 

mais plásticos que se relacionam com materialidades 

que já usei e gostaria de usar, e de certa forma, pos-

suíam elementos sensoriais com que o meu imaginário 

se relacionava.



14

	 Mahin, uma mulher com setenta anos que vive 

so-zinha emTeerão, aparece inicialmente no filme a 

dormir na cama com uma venda nos olhos. Já é meio-dia 

e ainda está a dormir.

	 Tal como eu, tem dificuldade em adormecer e 

acorda tarde já com luz solar a entrar pelo quarto. 

	 O que me interessou aqui foi o seu estado de 

dormência; a sua venda que a desliga do exterior e o 

acordar forçado para enfrentar a sua realidade. O que 

estaria a sonhar? Porque é que o sono a prendia da reali-

dade exterior?

	 Um dos trabalhos que tenho na gaveta é uma 

performance ou vídeo-performance com vendas, em que 

estas têm palavras-chave bordadas e que são retiradas, 

uma a uma, de forma ininterrupta. Ainda não formalizei 

este trabalho, por estar à espera do contexto e termino-

logia ideal. Mas esse estado de dormência era algo que 

me tinha passado pela cabeça. 

	 O final do filme que, segundo a Filipa, aparen-

tava ser “fofinho”, tornou-se numa tragédia dramática. 

Mahin, que se envolve com um taxista às escondidas 

dos vizinhos, passa em sua casa um serão excêntri-

co aos olhos daquele estado político e social. Ambos 

bebem vinho, comem, falam, riem, trocam olhares, 

dançam, cantam; falam sobre a solidão, sobre morte e 

sobre o facto de não quererem morrer sozinhos longe 

de “casa”.

Figura 10. Maryam Moqadam e Behtash Sanaeeha, 
O meu bolo Favorito, 2024. Filme. 
Imagem retirada do filme



15

Depois do estado boémio e do cansaço que lhes 

assombra, o taxista, que toma um comprimido de 

viagra, morre em casa de Mahin e ela vê-se na obrigação 

de esconder o corpo no seu jardim. Envolve-o numa 

manta, dá-lhe um beijo e costura essa manta com um 

novelo grande amarelo-torrado. Um novelo tal como o 

que eu tenho utilizado nas minhas performances e usei 

nas apresentações desta disciplina. 

	 Aqui neste filme, interessou-me o conceito de 

“casa”. Do privado. Da fronteira criada entre o mundo 

exterior e o interior. O que se pode ou não fazer. O proi-

bido e o permitido.

	 O filme termina com um plano lento de zoom out 

onde Mahin, voltada de costas para o observador, en-

contra-se estática. Tal como eu no início desta jornada.

Esta cena faz-me lembrar o meu trabalho The Crossing 

(2014) que falarei adiante.

Figura 11. Maryam Moqadam e Behtash Sanaeeha, 
O meu bolo Favorito, 2024. Filme. 
Imagem retirada do filme



16

Análise I
A memory from my homeland - Leila Seyedzadeh

Leila Seyedzadeh, é uma artista iraniana interdisciplinar, 

nascida em Teerão (1986) a residir em Nova Iorque. 

Conheci o seu trabalho através da artista brasileira 

Simone Couto, que esteve presente na minha conferên-

cia-performance LandMarks #8.1 – in-between que fiz na 

Casa-Atelier Júlio Pomar (Lisboa) em 2023. A Simone veio 

ter comigo bastante entusiasmada, pois a minha perfor-

mance tinha-lhe feito lembrar de Leila que também tra-

balhava questões semelhantes.

	 Contactei a Leila no verão de 2024, pois ia a Nova 

Iorque de férias e pensei que pudesse ser uma boa altura 

para estarmos juntas e conhecer pessoalmente o seu tra-

balho. Infelizmente não nos foi possível encontrar, uma 

vez que ela estava de férias num outro sítio. Por isso fui 

acompanhando o seu trabalho à distância. 

	 Ao pesquisar melhor as suas convicções iden-

titárias, interessou-me muito a forma e abordagem com 

que as transpõe para a sua prática artística. 

	 As instalações de grande dimensão são as que 

mais me interessam porque nos permitem imergir de for-

ma imediata no seu imaginário. Um imaginário que nos 

fala de um território distante, com paisagens vibrantes 

de curvaturas sinuosas que se assemelham às montanhas 

e às paisagens áridas do Irão. 

	 Segundo Leila, estas composições feitas com 

pedaços de tecidos e tapeçarias variadas (que também 

me levam para a minha própria experiência vivencial 

daquele território), revelam fragmentos de memórias que 

lhe ficaram no seu subconsciente e transformam-se na 

idealização de um lugar ausente (placenessness). 

Esta ideia, que vai ao encontro do que pretendo também 

criar, é um possível ponto de partida para um tipo de 

trabalho que nunca desenvolvi. 

Mais objetual, permanente e palpável. 

Figura 12. Leila Seyedzadeh, A memory from my homeland, 2019. 
Seda tingida à mão, algodão e franjas, tecido transparente encon-
trado, fita, barra de metal, 1,83 x 1,22 x 0,91 m. Reproduzido em 
https://tique.art/features/leila-seyedzadeh/, consultado a 8 de 
novembro de 2025



17

O corpo está de pé, estático, 
em cima de um tijolo de barro.
Está vestido com uma veste negra comprida de tecido 
flutuante.

Os olhos estão ocultos, 
encobertos por uma venda com uma palavra.

Lentamente as mãos vão tirando a venda do rosto e vão 
atirá-la para o chão.
Há outra venda por baixo com mais uma palavra.
A ação vai-se repetindo. 
Inúmeras vendas e inúmeras palavras.

Repete-se a ação até se acabarem as vendas e estas se 
encontrem todas no chão.

O corpo sai do tijolo e desloca-se do espaço de ação.
Possíveis palavras (ainda provisórias):

Dream
Land
Border
Belonging
Line
Place
Resistance 

Score II 
Dream

(para performance no espaço público ou interior)

Figura 13. Registo no diário de bordo IV, 2024. 
Imagem da autora



18

Dia 9 - Travessia

19 de dezembro de 2024

São 4h45 da manhã e não consigo dormir. Estou às vol-

tas na cama e o pensamento está no trabalho. 

	 Quando se procura alguma coisa, não se conse-

gue descansar enquanto não se descobrem as respostas. 

Não é que tenha descoberto algo, mas a mente está em 

torno de tudo o que escrevi até agora e aquilo que ainda 

quero fazer.

	 Surgiu-me uma lista de coisas que pretendo dar 

seguimento:

	 • Ler o livro do Stuart Hall, com o seu texto e 	 	

	 com o texto do Bauman e do Bhabha. 

	 • Ler passagens do livro do Chambers.

	 • Escrever sobre isso.

	 • Revisitar as primeiras páginas que li do livro 	 	

	 da Delphine Minoui. 

	 • Fazer análises das obras da Tara Fatehi e da 	 	

	 Leila Seyedzadeh.

	 • Fazer análises dos meus trabalhos anteriores 	 	

	 como The Crossing (2014) e Borderline (2015).

	 • Rever os sarrabiscos das novas ideias engaveta-	

	 das e nunca materializadas. 

E ao pensar nisto e nos conceitos de in-betweeness, 

encruzilhada, place, displace e nonplace, a memória foi 

ativada e voltou a 2019. Kerman, 2019.

A partir de uma experiência que tive de luto. 

Um luto que foi durante muitos anos mantido à distân-

cia, mas que num dos dias em que estive em Kerman, 

a cidade natal do meu pai, foi praticado in loco.

	 O luto e veneração ao meu avô e avó que tinham 

falecido aquando dos meus oito anos e vinte e três anos, 

respetivamente, e pela qual nem o meu pai, nem nós 

pudemos estar presentes devido à distância.

	 Naquele dia fomos com a minha tia e prima ao 

cemitério visitar as suas campas. Dei por mim a se-

gui-las com uma certa distância, pois detesto cemitéri-

os. De repente apercebi-me que para chegar às campas 

dos meus avós estava a pisar as campas de outras pes-

soas. Ali não havia distância entre campas. Havia sim 

uma imensidão de sepulturas, mármores brancos reves-

tidos com poeiras e terra árida, colados uns aos outros. 

	 Chegamos às campas dos meus avós e bisavó 

(esta última que não cheguei a conhecer) e observei o 

ritual da minha tia naquele local. Ela trazia consigo um 

garrafão de água grande e um ramo de rosas vermelhas. 

Atirou a água para o mármore para limpar a terra que 

estava acumulada. De seguida pegou nas rosas e não as 

pousou como eu estava à espera. Cada um/a de nós teve 

direito a uma rosa e o intuito seria desfazê-las nas mãos 

e atirar as pétalas para o mármore que já estava mais 

iluminado e branco. 

	 A imagem que me ficou, bastante cinematográfi-

ca, foi a de pétalas de rosas a flutuarem pelos cursos de 

água, fundindo-se com a terra molhada, a esvair-se em 

diferentes direções.

	 Ficamos, penso eu, em silêncio. Eu pelo menos 

fiquei até que uma outra família vizinha nos ofereceu 

comida. 



19

	 Deveriam estar a venerar os seus entes e era 

habitual levarem comida e oferecerem a quem estava na 

mesma situação de luto. Mas aquela imagem vermelha 

viva das pétalas a escorrer ficou-me na memória. 

	 Depois do nosso ritual, do nosso tributo, con-

tinuei em silêncio até sair daquele local pesado. Mal 

atravessei as grades do cemitério e saí para o exteri-

or de paisagem desértica comecei desenfreadamente 

e ofegantemente a chorar, sem conseguir respirar. O 

calor extremo não ajudou. A minha prima abraçou-me e 

acalmou o meu corpo.

	 Naquela viagem tão desejada não estava a contar, 

nem me passou pela cabeça, que alguma vez fossemos 

àquele local enfrentar um luto que já tinha sido feito ou 

ficcionado e pela qual já tinha chorado à distância. 	

	 Talvez a minha reação emocional naquele mo-

mento, deveu-se pelo facto de na minha imaginação 

ainda considerar que, de alguma forma, os meus avós 

ainda lá estivessem. Vivos, mas ainda distantes.

	 Todo este cenário, foi posteriormente visto como 

uma inspiração para uma possível performance, que 

ficou fechada e rabiscada no meu diário gráfico à espera 

de uma oportunidade. Não que quisesse fazer um tribu-

to aos meus avós, que na verdade poderia estar implíci-

to nem que fosse para mim mesma, mas porque aquele 

estado de descarga corporal (física e mental) também 

refletia o meu estado de luto em relação ao momento de 

passagem/travessia que fizemos, por fim, àquele ter-

ritório. 

	 Olhando para trás, a imagem que me ficou dos 

cursos de água e de terra a espalharem-se pelo mármore 

branco são vistos, agora que escrevo, como uma ima-

gem nítida daquela encruzilhada que Cools menciona.

	 Pegando nesta imagem e ideia, associo-a ao esta-

do de dormência que falei anteriormente.

São 5h27.

Talvez devesse comprar uma venda para realmente con-

seguir dormir.

Vou tentar.

Figura 14. Rebecca Moradalizadeh, The crossing, 2014. 
Instalação de vídeo e água. 
Imagem da autora



20

Apropriação I
The Crossing (2014) de Rebecca Moradalizadeh

Em 2014 fiz esta vídeo-instalação no seguimento da 

morte da minha avó paterna. Como mencionei anterior-

mente, não pude estar presente na sua despedida, mas 

encontrei uma forma de fazer um luto pessoal e indi-

vual à distância. 

	 Dirigi-me ao mar da costa vicentina e num ato 

performativo entreguei areia às ondas que me esbatiam 

nos pés. 

	 “Assim acontece a passagem de uma matéria 

para a outra, de um corpo para outro, em transformação 

e transição para um outro espaço”, escrevi eu na altura. 

	 Quando fiz este trabalho e o apresentei em 

Guimarães pela primeira e única vez, ainda não tinha 

concebido a minha pesquisa identitária. 

	 Ao comparar com a última cena do filme O meu 

bolo favorito, em que Mahin, de costas, deixa o seu 

passado recente para trás, também eu pensava que 

naquele momento estava a perder parte da minha iden-

tidade ou talvez, lá no meu subconsciente, estivesse já 

a idealizar um novo lugar identitário que me surgiria no 

futuro.

Este ato e cenário, embora bastante cliché e apresentado 

de forma simplificada e ingénua, ainda hoje me 

interessam talvez porque consigam materializar o lugar 

que tanto procuro.
Figura 15. Rebecca Moradalizadeh, The crossing (pormenor), 2014. 
Instalação de vídeo e água. 
Imagem da autora



21

Score III
Travessia 

(para performance)

Num cenário intimista e com luz subtil estou eu deitada 

no chão, no centro do espaço.

À minha frente tenho uma laje de mármore branco pou-

sado.

Ao redor estão montes de terra. 

Levanto-me devagar e vou em direção ao mármore pesa-

do. 

Tento-o manipular com o corpo. 

Um corpo que se esconde. Que se desvenda.

Tento-o manipular pelo espaço, por entre os montes de 

terra que se desfazem e se transformam em caminhos.

O mármore tem palavras gravadas que inicialmente não 

se vêem.

As palavras vão surgindo à medida em que a terra se cru-

za na sua superfície.

Figura 16. Maquete para Travessia, 2024. 
Imagem criada pela autora



22

Dia 10 - Yalda 

27 de dezembro de 2024

Estou há uns dias sem conseguir escrever. Estive sempre 

ocupada, de um lado para o outro e o tempo foi escasso.

	 Nesta altura do Natal, antes de vir para Santo Tir-

so, tenho sempre coisas para terminar e organizar em 

casa. Mas das coisas que fiz, algumas mantiveram-se na 

mente para poder escrever sobre elas. 

	 Na passada sexta-feira, dia 20 de dezembro, foi 

dia de celebrar o Yalda, uma cerimónia ancestral persa 

oriunda do Zoroastrismo que marca o solstício de inver-

no e tem como propósito venerar a passagem da noite 

para o dia. É uma homenagem à luz e à vida, celebrada 

com vários rituais durante a noite mais longa do ano, 

com várias festas, comida, música e dança.

	 Antigamente as famílias no Irão juntavam-se 

todas para esta celebração. Colocavam nas mesas ali-

mentos de tons quentes (romãs, melancias, dióspiros, 

frutos secos) e ficavam acordadas até de manhã para se 

certificarem que o sol nascia.

	 Segundo o calendário persa existem duas datas 

importantes: Yalda – que significa “Nascimento”, mar-

cando o solstício de inverno – e Nowrooz – que significa 

“Novo dia” associada à ideia de “Renascimento”, que 

marca o Ano Novo persa no equinócio de primavera. 

	 Nos últimos anos tenho vindo a celebrar simboli-

camente com a minha família estes dois dias, mas desde 

que conheci a comunidade iraniana no Porto e comecei 

a colaborar nos seus projetos e protestos, tenho

celebrado mais o Yalda com os mesmos. 

	 Este ano, a Associação Mithra (deusa do sol) orga-

nizou, mais uma vez, um evento especial para a comu-

nidade iraniana, aberto a toda a gente, com um concer-

to do Ensemble Aseman e um convívio gastronómico, 

realizados no Conservatório do Porto.

	 Revi e abracei várias pessoas da comunidade que 

já não via há imenso tempo. Algumas insistem em falar 

persa comigo porque, segundo elas, “tenho mesmo de 

aprender”, talvez para pertencer ao grupo. 

	 Apesar de ter tido aulas individuais em 2020 e 

aprender a ler e a falar um bocadinho (diria como uma 

criança que aprende uma língua nova), não tenho tra-

quejo suficiente para os acompanhar. Reconheço per-

feitamente a sonoridade da língua e sempre que a ouço 

dá-me uma tremenda nostalgia porque faz-me lembrar 

sobretudo a minha avó, mas não consigo ainda desen-

volver uma conversa. Uma coisa de cada vez. 

	 Todo aquele ambiente fez-me lembrar de casa.

Da ideia de “casa”. 

	 O concerto transportou-me para as viagens que 

fiz quando estive no Irão. O convívio fez-me recordar as 

vezes que estive com a minha família iraniana. 

	 Apesar de não perceber a língua, não me senti 

uma estranha naquele sítio.

E apercebi-me que todo aquele espírito alegre, festivo, 

de dádiva está muito enraizado em mim e nas minhas 

práticas, mesmo que não me considerem totalmente 

iraniana.



23

Figura 17. Celebração do Yalda organizado pela 
comunidade iraniana no Porto, 2022. 
Conservatório de música do Porto. 
Imagem da autora

	 Não fiquei até de manhã, mas se pudesse e 

se proporcionassem os rituais mais típicos iranianos 

adorava ter feito parte.   

	 No seguimento da celebração do Yalda e de uma 

colaboração que desenvolvi com a CRL – Central Elétri-

ca nos últimos dois anos, no âmbito de um projeto que 

realizei com a comunidade de Campanhã — mais es-

pecificamente com as minhas vizinhas e as pessoas de 

S. Pedro de Azevedo — relacionado com a recolha de 

receitas e modos de comer (R/espigar), decidimos ter-

minar o ano com um lanche e um pequeno convívio com 

as pessoas que nos eram mais próximas.

	 Eu levei algumas doçarias iranianas e algumas 

pessoas levaram algumas receitas mais natalícias. 

	 Ao longo do lanche proporcionou-se uma conver-

sa de partilha e troca, onde falei-lhes um pouco do Irão 

e desta cerimónia (não religiosa). Foi bastante interes-

sante o debate.

	 Embora não fosse diretamente ligado com o tema 

que lhes tinha levado, uma das senhoras ficou bastan-

te interessada em tentar perceber como era o Irão e a 

religião islâmica. Tentei partilhar as informações que 

tinha para desconstruir um pouco o seu pensamento, 

mas as questões que me estava a fazer eram fruto de 

uma (des)informação muito dispersa que claramente 

percebi eram influência dos media, sobretudo resultado 

da imagem mais negativa e sensacionalista que chega ao 

Ocidente.

	 Falei-lhe um pouco da transição de 1979, entre o 

governo monárquico do Xá e a Revolução Islâmica,



24

associada às tais proibições relacionadas com a mulher. 

	 Mas quando fiz o termo comparativo, de que 

quando uma sociedade é regida sob as leis de um siste-

ma fascista a liberdade é suprimida, dando o exemplo 

de Portugal, a senhora negou essa falta de liberdade 

na altura de Salazar. “Apenas não se podia falar mal do 

estado” – dizia ela. 

	 O meu choque e o das outras pessoas à volta da 

mesa foi imediato. Mas eu deixei que a conversa fosse 

continuada e alimentada pelas outras pessoas à volta, 

para perceber este processo de desconstrução.   

	 A Bininha, uma das senhoras, com cerca de oiten-

ta e cinco anos, respondeu-lhe com uma enumeração de 

proibições e da falta de liberdades existentes sob aquele 

regime político.Sobretudo em relação às mulheres.

Outras vozes se juntaram. 

	 Obviamente que muitas pessoas não tinham co-

nhecimento do que se passava naquela altura e que o 

seu discernimento relacionado com a falta ou inexistên-

cia de liberdade estava inteiramente ligado ao local, 

urbano ou rural, de residência.

	 Mas foi muito interessante poder debater estes 

assuntos naquele lanche, num domingo de tarde. Pelo 

menos para perceber um pouco melhor a visão das pe-

ssoas deste território, deste lado do mundo em relação 

ao outro lado do mundo. 

	 Para perceber o conceito de lugar, de território, 

de identidade, de liberdade.

	 Ao fim ao cabo talvez elas mesmas vivam como 

eu num lugar ficcionado, num estado de in-betweeness.  

		

Figura 18. Registo do projeto R/espigar, 2024. 
CRL – Central Elétrica, S. Pedro de Azevedo. 
Imagem da autora



25

Dia 11 - Rumi

2 de janeiro de 2025

Na 2ª feira anterior ao Natal acompanhei o João Diogo à 

Flâneur, para ele comprar umas prendas para uns primos 

pequenos. Aproveitei para rondar a loja e perceber se 

tinha alguma coisa que pudesse oferecer aos meus pais e 

irmã porque ainda não tinha nada para lhes oferecer.

	 Por entre os livros que estavam dispostos nas 

mesas houve um que me saltou à vista. Um livro de poe-

mas do Rumi, o poeta persa mais conhecido no Ocidente, 

traduzido em português. 

	 Abri a primeira página do livro, O Círculo do 

Amor, e pensei para mim, que mesmo não estando pro-

priamente à procura de referências e pistas a toda a hora, 

elas inevitavelmente vêm ter comigo.

Comprei o livro.

	 Não sou cristão, nem judeu, nem muçulmano

	 Nem hindu, nem budista, nem sufi, nem zen

	 Não pertenço a qualquer religião ou cultura

	 Não sou do oeste, não nasci no mar, nem na terra.

	 Nem natural, nem etéreo

	 Nem composto por qualquer um dos elementos

	 não existo, não sou uma entidade deste mundo

	 Nem do próximo.

	 Não descendo de Adão e Eva

	 Nem de qualquer outra história sobre as origens.

	 O meu lugar não existe

	 O meu ser não tem corpo nem alma.

	 (…)

	 Depois de ler este primeiro poema, sorri e depa-

rei-me de novo na encruzilhada, mas também com a 

sensação mais forte de que este lugar que procuro terá 

de ser inicialmente reproduzido de forma abstrata, fru-

to da minha imaginação.

	 Um lugar que não tem forma concreta, mas trans-

mite sensações de desorientação e que se vai literal-

mente construindo a si mesmo com várias materiali-

dades e feitios.

Pode ser pó,

pode ser terra,

pode ser água,

pode ser ar.

Pode ser imagem,

Pode ser som.

Pode ser sinuoso,

pode ser um horizonte.

Pode ser calor,

pode ser miragem.

Pode ser palpável,

pode ser efémero.

Pode…

Tem todo o poder para ser aquilo que eu queira que 

seja.



26

Dia 12 - Like one bridge with two directions

6 de janeiro de 2025

Hoje vim para o atelier. Vou estar por aqui a semana 

toda. 

	 Comecei por apontar umas ideias para trabalhos 

com fim performativo. No entanto, os protótipos e es-

boços que fiz começaram com a idealização de objetos e 

palavras que me surgiram ao longo desta jornada, tendo 

utilizado uma técnica que nunca tinha usado: o borda-

do. Isto é, palavras bordadas. 

	 Entretanto alterei a disposição das minhas me-

sas no atelier, organizei os objetos, dei uma vista de 

olhos ao arquivo, colei na parede umas palavras e 

desenhos-chave de ideias passadas e deixei uma parede 

branca de vago para colocar um tecido preto que servirá 

de cenário de fundo para os trabalhos de vídeo-perfor-

mance e fotografia que quero testar. 

	 Foi interessante reorganizar-me para perceber 

que muitas das coisas que tenho pensado em idealizar 

agora, tiveram outrora um lugar no passado, mas nunca 

chegaram a ser concretizadas. 

	 Passei à leitura das primeiras folhas do livro I’m 

Writing you from Tehran da Delphine Minoui (2019), 

uma jornalista franco-iraniana que me foi aconselhada 

há uns meses pela Clara Andermatt que quis ter uma 

conversa presencial comigo para a sua nova peça Senso-

rianas sobre o Irão, a estrear em janeiro em Lisboa e 
Figura 19. Mapa conceptual e visual II, 2024. 
Imagem da autora



27

depois a ser apresentada no Guidance em Guimarães. 

	 Quando lhe comecei a falar da minha história e 

prática artística (que era o objetivo da nossa conversa) 

ela cruzou-a com a história e livro da Delphine. 

	 De forma sucinta, o livro é uma compilação de 

cartas que Delphine decide escrever ao seu avô paterno 

(iraniano) após este falecer. Em 1998, um ano depois da 

sua morte, a decisão de fazer uma curta viagem ao Irão 

para conhecer as suas origens torna-se realidade. 

	 Mas esta estadia acaba por ser prolongada ines-

peradamente por mais 10 anos, até 2009, ano de grande 

tensão política devido ao grande movimento iraniano 

conhecido como Iranian Green Movement, também co-

nhecido como Persian Awakening ou Green Wave of 

Iran, um movimento de protestos consecutivos que 

duraram até 2010 contra a eleição fraudulenta do pre-

sidente Mahmoud Ahmadinejad e a favor da sua retirada 

do poder. 

	 Embora a experiência de Delphine seja diferente 

da minha, pois nunca vivi no Irão e nunca tive uma 

relação presencial duracional com a minha família pa-

terna, temos várias semelhanças. 

	 O facto de termos pais de nacionalidades e cul-

turas diferentes, sendo as mães da Europa e os pais do 

Irão; de vivermos distanciadas uma grande parte da nos-

sa vida desse território e termos um desejo incessante 

de o conhecer, ficando-o a conhecer lentamente pela 

coleção dos vários fragmentos que nos foram chegando 

pelo caminho. 

Delphine começa o livro com uma descrição bastante 

visual, sobre o seu processo de saída do país.

	 Coincidência das coincidências. Eu fui pela pri-

meira vez ao Irão passados 10 anos, em 2019. 

	 E temos aqui mais uma semelhança. A descrição 

que Delphine faz sobre a sua saída, é tal e qual a minha 

sobre a minha entrada. 10 anos separam-nos do aero-

porto de Teerão, mas a descrição e sentimento são idên-

ticos. 

Delphine (partida)

• The taxi rolls along gray lines. That’s all we can make 

out in the darkness.

• The minutes pass, seeming like hours. The drive to the 

airport feels so long when you’re heading toward the un	

known. I move forward, I rewind. 

• I think of the disappeared, of friends who no longer 

answer my calls. Of the bloodstains on the pavement. Of 

assassinated dreams.

• We have arrived at the airport. Whatever you do, don’t 

look 	 back. (…) Take your suitcase (...) pass through the 

X-rays. Endure the gloved prodding of the veiled police-

woman. At Security, present your passport – the Iranian 

one, not the French one. Conceal the ball of anxiety in a 

fold of your headscarf. Walk carefully toward the gate. 

Board the place without running. No running; be careful. 

(…) (Minoui, 2019, pp. 3-4)



28

Rebecca (chegada)

	 Lembro-me, à saída do aeroporto, de entrar 

no carro do meu tio, de noite. Tudo escuro à volta. O 

tempo da viagem foi, de facto, longo e demorado. Uma 

sensação de neblina e apagão mental, a de estar ali, e de 

desejo por finalmente conhecer algo que me era desco-

nhecido. 

	 Não tendo uma experiência como a de Delphine, 

na minha viagem estava a pensar em tudo o que ia co-

nhecer, ver. A família que queria abraçar. O sonho aqui 

era outro. 

	 Quando o avião aterrou no solo, o corpo ficou 

feliz, mas tenso. Começamos lentamente a sair em fila 

para o interior do aeroporto. Os quatro juntos. Mas 

fiquei nervosa para o que aí viria. Comecei a pensar 

mentalmente se estaria bem vestida: se tinha o manteau 

apropriado, se o hijab estava bem colocado a encobrir 

todo o cabelo, se não me tinha esquecido de tirar a 

maquilhagem e o piercing, se as calças largas que vestia 

não eram demasiado coloridas. Estava um calor imenso 

por baixo daquela roupa toda. O corpo suava de calor e 

ansiedade. 

	 Quando seguimos para a fila dos cidadãos (irani-

anos), tivemos de nos separar do meu pai. 

“Homens para um lado, mulheres para outro.” Seguimos 

as três por um corredor onde estavam as mulheres da 

polícia da moralidade a verificar as vestimentas. Fiquei 

ainda mais nervosa quando falaram em farsi e eu não as 

percebi. Mas conseguimos passar. 

 Dirigimo-nos aos seguranças, uma a uma. 

“Não esquecer de mostrar o passaporte iraniano”. Se 

mostrássemos o português ia-nos dar imensos pro-

blemas. 

	 A minha irmã foi em primeiro e passou. A minha 

mãe, em segundo, foi brevemente questionada por cau-

sa dos primeiros nomes portugueses. A seguir, fui eu e 

fiquei uns bons minutos ali, à espera de que me apro-

vassem a entrada. O segurança olhou várias vezes para 

mim e para o meu passaporte. Fez-me perguntas em 

farsi. Disse-lhe que não sabia falar e o meu pai, de longe, 

explicou-lhe algo. Fez-me as perguntas em inglês. 

	 Fiquei tão inquieta que não sei ao certo o que me 

perguntou, mas lá respondi. A minha preocupação era 

que implicasse com a minha data de nascimento, que 

tinha já sido um problema no passado, pelos meus pais 

se terem casado no mesmo ano e me terem tido antes 

dessa oficialização. Suei, mas mantive a postura. Passa-

dos uns 10 minutos, deixou-me entrar. 

	 Delphine termina essa primeira carta a dizer que 

uma vez que o avião levantou voo ela pôde respirar de 

novo e o pesadelo tinha terminado. (Minoui, 2019, p.4)

Questiona também sobre o que uma pessoa pensa quan-

do se encontra livre?

	 Ao tentar responder a esta questão, percebi me-

lhor o meu privilégio (não que não esteja sempre pre-

sente em mim) e a minha relação com a minha nacionali-

dade portuguesa. 

Pela primeira vez penso, agora que leio as suas frases e 

escrevo em simultâneo, que nunca desejei tanto ser 



29

portuguesa como naquele momento em que me ques-

tionaram no aeroporto. O medo do desconhecido fez 

com que rapidamente não quisesse estar ali e que hipo-

craticamente já não quisesse ter aquela nacionalidade 

iraniana. 

	 E isso faz-me relembrar outros momentos em 

que a minha dupla nacionalidade é questionada e eu 

tenho por vezes a sensação de que tenho de encobrir a 

minha nacionalidade iraniana para aliviar a tensão.

Como quando pedi o visto americano no ano passado e 

tive de passar por um processo burocrático denso até 

ser entrevistada pela embaixada dos Estados Unidos da 

América, em Lisboa, para conseguir a sua aprovação. 

Porque para todos os efeitos, mesmo tendo passaporte 

português, já tive o iraniano e o Irão está na lista dos 

E.U.A como um dos países do seu top 5 associados a 

terrorismo. 

	 Naquela entrevista, só queria ser portuguesa.

Melhor, queria ser tratada como uma pessoa e não como 

um alvo a ser apontado ou uma ameaça. Senti que fui 

obrigada a transparecer uma pose de orgulho e conten-

tamento ao dizer, com um sorriso falso, aquilo o que 

eles queriam ouvir: que não tinha nascido no Irão, que 

nunca tinha vivido no Irão, que não tinha pretensão de 

lá ir e que era 100% ocidental. 

Aliás eles próprios o afirmaram: Oh! You are more Portu-

guese than Iranian!

	 Senti-me enojada de me ter posto naquele papel. 

Mas ali não senti o medo como no aeroporto de Teerão. 

Ali senti-me com receio, sim, porque estava a voltar a 

ter a identidade questionada, mas ao mesmo tempo eu 

também tinha poder. Tinha o poder de disfarçar uma 

situação e sabia que como estava em território portu-

guês não me ia acontecer nada. 

	 No entanto, fui contra as minhas crenças 

ideológicas e identitárias ao aceitar a submissão que 

aquela instituição de poder queria que eu me sujeitasse 

para persuadir um resultado de aprovação.

	 Também noutras situações quando me pedem 

para dizer o primeiro e último nome e não quero contar 

a minha lengalenga oculto o meu apelido e digo que sou 

apenas “Rebecca Leal”, assim como conheço pessoas ira-

nianas que mudaram o seu nome próprio e escolheram 

um português para impedir discriminações diárias em 

território Ocidental.

“They called me a ‘towelhead’!”. Delphine descreve que, 

aquando da Revolução Islâmica Iraniana em 1979, o seu 

pai, que vivia em Paris, foi parado na rua pela polícia 

francesa e questionado de forma discriminatória sobre 

as transformações que estavam a decorrer na sua terra 

natal, e que, por esse motivo, decidiu também mudar o 

seu nome próprio para Henri. (Minoui, 2019, p.8.)

	 Mas agora a refletir de novo sobre a questão que 

Delphine coloca acerca da liberdade (percebendo per-

feitamente ao que ela quer associar), será que se esmi-

uçarmos a fundo essa palavra, conseguimos perceber 

que estas pequenas situações passadas no Ocidente que 

eu e muitas pessoas migrantes passam, não serão tam-

bém um atentado à liberdade? 

 



30

	 Mais uma vez estas situações deixam-nos num 

lugar de deslocamento para uns, e de um não-lugar/ 

não-pertença para outros. Com um sentimento de perda 

e angústia. 

	 As nossas decisões não são hipócritas, como sen-

ti e descrevi. As nossas decisões apenas transparecem a 

sociedade em que vivemos neste momento e são con-

sequências de conflitos do passado a que não tivemos 

acesso. 

	 Há uma passagem no início do livro que também 

me intrigou: “You can’t understand” – disse Sepideh, 

uma jovem mulher que Delphine conheceu em 1998, em 

relação a ela não perceber as suas lágrimas de felicidade 

quando Khatami foi eleito e devolveu uma esperança ao 

povo iraniano.

	 Claro, eu também não entendo. Não vivi lá, não 

tive de presenciar e vivenciar o dia-a-dia atribulado e 

rigoroso daquele regime fascista. Tudo o que tenho 

presenciado é à distância e tudo parece surreal. Não 

teria sequer a coragem de enfrentar aquele regime como 

fazem as milhares de pessoas desde 1979. Mas quando 

me apresento ou me refiro como sendo iraniana, não 

tenho sequer a pretensão de querer transmitir ou 

fazer-me passar por conhecedora daquele estado 

I had grown up in the comfort of democracy; how could I 

understand the true extent of the dreams of change that made 

her tremble? How could I put myself in her place? I was there 

precisely in order to understand. At least, to try. (Minoui, 2019, 

p.16)

político e social tal como ele é. Quero sim, mostrar 

também o meu ponto de vista (ou o de outros idênticos 

ao meu) que é como que uma extensão e consequên-

cia daquela situação política e social. Interessa-me que 

as experiências das várias pessoas iranianas – sejam 

elas de primeira ou segunda geração, exiladas ou não, 

pós-migrantes ou não – se possam encontrar no centro 

da encruzilhada, para um fluxo de partilhas vivenciais 

que permitam a construção de um novo lugar e, assim, 

apoiarem-se na reconstrução de uma identidade, indi-

vidual e coletiva para pessoas que, como eu, se sentem 

perdidas. 

	 Tal como fiz de forma breve, para a minha ex-

posição individual na Rampa em 2022, no trabalho a 

que intitulei Like one bridge with two directions (2022), 

onde convidei a Golara Khalilinejad, uma amiga irani-

ana que fiz no Porto através do meu projeto de cozinha 

iraniana, para gravarmos uma conversa sobre as nossas 

experiências e a nossa ligação ao Irão. Essa partilha foi 

muito bonita. Cada uma de nós conseguiu entender o 

seu lado e encontrar semelhanças e diferenças no per-

curso. 

	 Está quase na minha hora de ir embora. Para 

além deste conteúdo que abordo aqui, o livro de Del-

phine será uma ótima inspiração para a formulação da 

prática artística que aí vem.



31

Figura 20. Arquivo pessoal, 2024. 
Imagem da autora



32

Análise II
Mishandled Archive - Tara Fatehi

Conheci a Tara, artista iraniana sediada em Londres, em 

2022, num jantar a que me juntei em Lisboa depois de 

ver a peça Sacrifice While Lost in Salted Earth do amigo 

coreógrafo iraniano-norueguês Hooman Sharifi. Ela foi 

umas das dançarinas da peça e a que mais me cativou 

pela sua presença imponente em palco. Comecei então 

a acompanhar o seu trabalho, que tem uma componente 

bastante plástica, desde o uso de arquivos fotográficos 

à performance, dança e ao uso do som, voz e spoken 

word. 

	 Pedi-lhe o seu livro Mishandled Archive, um 

trabalho em série, criado ao longo de 365 dias no ano 

de 2017, sobre memórias de guerra, prisão, imigrações 

ilegais, migrações legais, do Xá, do Khomeini, etc, de 

várias pessoas iranianas. 

	 A partir de uma recolha extensiva de arquivos 

fotográficos de álbuns pessoais, assim como cartas, 

correspondências de prisões, recortes de jornal e do-

cumentos legais desses relatos, Tara concebeu um con-

junto de micro-performances site specific, onde todos 

os dias deixava uma foto do arquivo num local de sua 

escolha (supermercado, comboio, avião, parque, deser-

to, montanha, bazaars) e junto desse lugar concebia 

uma pequena dança ou movimento. Por trás de cada 

foto estava uma nota e a indicação do seu contacto, para 

que quem encontrasse a foto pudesse ter acesso a mais 

informações sobre o trabalho e história pessoal da 

pessoa representada. 

	 O livro resulta na compilação de todo o processo 

de trabalho, contendo todos os scores das micro-perfor-

mances por ela idealizadas, sendo um incentivo para 

começar a escrever os meus próprios scores, mas tam-

bém para esclarecer a dimensão identitária e diaspórica 

do passado real e imaginado das pessoas representa-

das, maioritariamente deslocadas, e contribuir para a 

idealização conceptual e artística sobre o meu lugar de 

pertença. 

 

Figura 21. Tara Fatehi, Mishandled Archive, 2020. 
Livro. Reproduzido em https://objectlessons.
space/Tara-Fatehi-Irani-on-Accumulating-Ac-
tion-Straddling-Multiple acedido a 8 de novembro 
de 2025



33

Score IV 
Manteau

(para performance duracional) 

(objeto)

Recolho previamente um conjunto de arquivos que se 

associem ao meu lugar de in-betweeness. 

Podem ser:

	 - fotos de família (materna e paterna);

	 - frases de entrevistas que fiz; 

	 - imagens que crio; 

	 - imagens que encontro no curso da investigação. 

Edito e imprimo-as em papel de arroz comestível.

Colo-as, uma a uma, de modo a criar um manto de 

grandes dimensões. 

(performance)

Encontro-me sentada ou de pé no centro de uma sala.

Seguro com as mãos o manto de arquivos. 

Lentamente vou comendo e degustando estes arquivos,

até desaparecerem.

A performance dura até a ação for completada.

Figura 22.  Registo no diário de bordo V, 2024. 
Imagem criada pela autora



34

Dia 13 - Imaginação Radical

9 de janeiro de 2025

Todas os pensamentos que tenho vindo a partilhar até 

agora, têm de facto um propósito. Definir ou encontrar 

uma identidade. A minha identidade. 

	 Ao ler parte do capítulo From Pilgrim to Tourist – 

or a Short History of Identity de Zygmunt Bauman (1996), 

inserido no livro Questions of Cultural Identity de Stuart 

Hall e Paul du Gay (1996), encontrei umas passagens 

interessantes relativamente a este grande tema que é a 

identidade.

	 Bauman começa por dizer que a ideia de identi-

dade é uma invenção modernista, embora, na sociedade 

contemporânea, seja mais frequentemente referida e 

utilizada. A diferença é que, na modernidade, o problema 

da identidade era como construir e manter uma identi-

dade sólida, estável e fixa, enquanto, na era pós-mod-

erna, o problema é principalmente encontrar formas 

de evitar a sua fixação, não se cingindo a uma única 

definição e permitindo que esta permaneça aberta (Bau-

man, 1996, p. 18).

	 Nas últimas décadas, realmente apercebemo-nos, 

cada vez mais, da necessidade da procura de identidade, 

especialmente na necessidade de encontrar uma re-

definição e reconstrução, a partir do passado, para 

reescrever a história, ou seja, dar voz aos que não a 

tiveram no seu tempo por serem negligenciadas, apaga-

das e/ou esquecidas e reestruturar a sua identidade no 

presente e no futuro. 

	 O meu conhecimento, ainda que vago, vai mais 

ao encontro das artes plásticas. 

	 Foi precisamente ao cruzar-me com artistas 

migrantes e residentes no Porto que este conceito de 

identidade surgiu de forma mais evidente e abriu portas 

para o meu próprio questionamento e reflexão pessoal. 

	 Nos últimos dez anos, tive acesso a inúmeros 

trabalhos de artistas, como os de Dori Nigro, Paulo 

Emílio e Melissa Rodrigues, que, através da performance 

e das artes visuais, encontraram formas de questionar 

a noção de identidade, sobre assuntos ligados a pro-

cessos decoloniais e de género e me revelaram formas 

de articular as suas experiências pessoais com as suas 

próprias metodologias na prática artística, com o intuito 

de re-formalizar uma identidade coletiva. 

	 Ao encontrar semelhanças entre a vida pessoal 

desses artistas – que são meus amigos/as e que, nessa 

altura, estavam muito mais presentes no meu dia a dia 

–, as suas práticas artísticas permitiram-me pensar so-

bre o conceito de identidade de uma forma mais consci-

ente e objetiva. Isso ajudou-me a encontrar mecanismos 

para compreender e repensar um corpo de trabalho que 

se focasse na minha experiência pessoal, bem como 

a reestruturar vários assuntos e dúvidas que estavam 

entranhados e pendentes em mim desde tenra idade, os 

quais nunca tinha questionado, ou sequer tinha conheci-

mento para refletir, e que agora considero parte daquilo 

que constitui a minha identidade.



35

	 Ajudaram-me a ter uma perspetiva e posiciona-

mento mais crítico sobre a sociedade ocidental, aplican-

do sempre políticas de cuidado, reparação e ética sobre 

as culturas não-ocidentais que faziam parte de nós.

	 Mas eu também trago este texto de Bauman 

porque ele refere algo importante e que vem no segui-

mento deste trabalho: 

	 A necessidade de encontrar uma identidade, por 

me sentir perdida e sem lugar, suscitou-me, ao longo 

dos últimos dez anos, algo que, no início, eu não me 

tinha apercebido e que só nos últimos trabalhos que 

realizei no âmbito de LandMarks Series consegui en-

tender. 

	 LandMarks Series foi um projeto que começou 

em 2015, aquando do início do processo burocrático a 

que fui submetida, acompanhou a sua finalização em 

2019, mas prosseguiu até aos dias de hoje. Ou seja, 

acompanhou-me nestes últimos dez anos. 

	 Começou com o intuito de encontrar uma iden-

tidade que me estava a ser questionada. Mas o que me 

apercebi nos últimos tempos é que este processo iden-

titário não estava concluído. Era um processo que não 

era estático, mas sim mutável. 

One thinks of identity whenever one is not sure of where one 

belongs; that is, one is not sure how to place oneself among 

the evident variety of behavioural styles and patterns, and 

how to make sure that people around would accept this 

placement as right and proper, so that both sides would 

know how to go on in each other’s presence. ‘Identity’ is 

a name given to the escape sought from that uncertainty. 

(Bauman, 1996, p.19) 

Figura 23. Rebecca Moradalizadeh, 
LandMarks Series, 2015-2022. 
Imagem criada pela autora



36

	 De ano para ano, quando criava os diferentes tra-

balhos, não só estava a encontrar uma identidade para 

o meu trabalho artístico, mas também a encontrar-me a 

mim mesma a nível pessoal. 

Costumo dizer que LandMarks Series é um trabalho 

sobre passado, presente e futuro, porque para constituir 

a minha identidade estive sempre a deambular na minha 

linha temporal ou cronologia de vida, andando constan-

temente para a frente e para trás, à procura de pistas e 

a contemplar os vários fragmentos que me surgiam no 

percurso. 

	 De cada vez que percorria essa linha temporal, 

algo de novo aparecia e isso fez com que me aperce-

besse que a minha identidade fosse vista por camadas. 

Camadas estas que, ao serem observadas, davam lugar 

a outras e me levaram também a perceber que a minha 

identidade não é individual, mas sim coletiva, pois 

existem várias extensões que fazem parte de mim, des-

de a família, os/as artistas que me ajudaram a refletir e 

as pessoas que partilham das mesmas problemáticas. 

	 Quando comecei a conhecer melhor o Dori, o 

Paulo e a Melissa em 2015 percebi que, para além de 

me ter sido questionada a identidade nesse ano, ao 

longo da minha vida também tive vários momentos e 

episódios que me fizeram sentir perdida e sem um lugar 

de pertença. Muitas vezes ligada ao facto de ser vista 

como iraniana em Portugal. 

	 Ao aproximar-me de pessoas que se sentiam da 

mesma forma, quase como uma integração comunitária 

de pessoas que também se sentiam outsiders, consegui 

reestruturar-me e seguir nesta aventura de procura 

identitária.

	 Tal como Bauman diz, apesar da palavra identi-

dade ser vista como um substantivo, ela comporta-se 

estranhamente como um verbo. Só que um verbo conju-

gado apenas no futuro. (Bauman, 1996, p.19) 

	 Para mim a identidade é isso, uma ação de 

procura incessante constituída por várias camadas e 

que necessita de ser revisitada constantemente para se 

reformular no seu processo. Uma prática sem fim. 

	 Bauman segue o seu pensamento ao ir ao encon-

tro da prática e objetivos a que o peregrino se propõe, 

desde a sua origem cristã, focando-se na procura da sua 

identidade (espiritual).

	 O peregrino tenta fugir da vida mundana para se 

encontrar a si mesmo enquanto caminhante, à espera de 

encontrar um lugar sem distrações. O deserto seria o es-

paço a escolher; o lugar sem definição de lugares (pela 

sua amplitude), o lugar de autocriação. 

	 Segundo Edmond Jabès, referido por Bauman 

(1996, p.20), não se vai para o deserto procurar uma 

identidade, mas sim perdê-la e ficar no anonimato, até 

ao momento em que se ouve o silêncio falar. 

For pilgrims through time, the truth is elsewhere; the 

true place is always some distance, some time away. (…) 

For the pilgrim, only streets make sense, not the hous-

es – houses tempt one to rest and relax, to forget about 

destination. Even the streets, though, may prove to be 

obstacles rather than help (…). They may misguide, divert 

from the straight path. (Bauman, 1996, p.20)



37

	 Todas estas ideias fazem-me muito sentido. De-

volvem-me de novo àquele lugar da encruzilhada.

	 Desde que criei LandMarks Series, percorri 

vários caminhos pela imaginação, criei ou idealizei um 

território que me era desconhecido através da prática 

artística e que aos poucos ia-me constituindo a iden-

tidade. Até que senti mesmo a necessidade de ir ao 

território em si. 

	 Após a sua visita, deparei-me a criar outras ra-

mificações imaginadas daquele território. Várias estra-

das se cruzaram no meu caminho, sendo os obstáculos 

que Bauman refere, uma mais-valia nesse percurso. 

	 E daí me sentir naquela encruzilhada. Sinto agora 

que estou no seu centro onde todas as estradas se con-

vergem. Diria que não me situo no deserto, mas numa 

encruzilhada desértica. Ando às voltas para ver o que 

me aparece em cada uma delas para daí reconstruir a 

identidade, recomeçar a criação e encontrar, talvez, um 

destino. 

	 Enquanto estive a ler as passagens de Bauman, 

telefonou-me a Melissa. Que coincidência. Mais uma. 

Mencionei-a hoje neste pensamento e ela veio ao meu 

encontro – talvez seja uma das estradas que mencionei.

	 Convidou-me para participar no 2º momento de 

um ciclo que está a desenvolver no Teatro do Bairro 

Alto, em Lisboa, cujo tema é Imaginação Radical. Ainda 

vamos falar melhor, mas fiquei super entusiasmada ao 

perceber que o tema se associa a estes pensamentos e

que estes poderão ser apresentados em breve numa con-

ferência-performance como ela me propôs. Para não me 

esquecer de pesquisar melhor sobre o conceito, deixo 

aqui um breve esclarecimento retirado do artigo Por que 

os movimentos sociais precisam da imaginação radical 

de Alex Khasnabish e Max Haiven (2014), publicado em 	

Opendemocracy.net 

Na sua forma mais superficial, a imaginação radical é a 

capacidade de imaginar o mundo, a vida, e as instituições 

sociais, não como elas são, mas como eles poderiam ser. É a 

coragem e a inteligência de reconhecer que o mundo pode e 

deve ser mudado. A imaginação radical não é apenas o so-

nhar com futuros diferentes. É sobre trazer essas possibili-

dades de volta, resgatando-as ao futuro para o nosso trabalho 

no presente, para inspirar a ação e novas formas de solidarie-

dade, hoje.

Da mesma forma, a imaginação radical é sobre (re)desenhar 

o passado, contando histórias diferentes sobre como o mundo 

se tornou naquilo que é, lembrando o poder e a importância 

das lutas de ontem, e honrando a forma como elas continuam 

vivas no presente.

A imaginação radical representa também a nossa capacidade 

de imaginar e transformar em causa comuns as experiências 

de outras pessoas. Fortalecendo a nossa capacidade de con-

struir solidariedade entre limites e fronteiras, reais ou imag-

inárias. (...) Sem a imaginação radical somos deixados apenas 

com os sonhos residuais dos poderosos e, para a grande maio-

ria, eles são vividos não como sonhos, mas como pesadelos de 

insegurança, precariedade, violência e desesperança. 

Sem a imaginação radical, estamos perdidos. Abordamos 

a imaginação radical não como uma coisa que as pessoas 

possuem em quantidades maiores ou menores, mas como um 

processo coletivo, algo que os grupos fazem conjuntamente 

através de experiências compartilhadas, línguas, histórias, 

ideias, arte e teoria. Colaborando com os que nos rodeiam, 

criámos múltiplas, sobrepostas, contraditórias e coexistentes 

paisagens imaginárias, horizontes de possibilidades comuns 

e entendimentos partilhados. Estas paisagens compartilhadas 

são moldadas e moldam também as imaginações e as ações 

dos indivíduos que nelas participam.



38

Figura 24. Rebecca Moradalizadeh, 
Ilustração IV, 2024. 
Imagem criada pela autora



39

Apropriação II
Borderline (2015)

Escrevi esta sinopse em 2015, quando concebi a perfor-

mance Borderline no contexto do Sintoma – grupo de In-

vestigação, Performance e Experimentação da Faculdade 

Belas Artes da U.P. Foi nesse grupo e ano que conheci o 

Paulo e o Dori e fiquei a conhecer melhor as suas práti-

cas, embora não me tivesse ainda focado nas minhas 

questões de identidade. 

	 A começar pelo título, que na altura não tinha ne-

nhuma associação social ou política consciente, e con-

tinuando pelos elementos formais e pelas materialidades 

(como carvão, terra, gesso, areia, sal) que constituem a 

performance, consigo agora associar a sua materialização 

ao lugar de instabilidade em que me situo. 

	 Ao repetir a performance em diferentes contex-

tos – desde espaços institucionais, como o Serralves em 

Festa, até a espaços no exterior com diferentes paisagens 

– consegui aperfeiçoar o resultado formal que pretendia. 

Mas penso que a partir da sua base performativa poderei 

amadurecer o seu lado conceptual, fundindo-o com este 

contexto de procura identitária, ao apropriar-me do seu 

aspeto formal para manifestar o lugar expansivo que 

surge da encruzilhada e, assim, possivelmente originar 

uma encruzilhada transfronteiriça. 

Início.

Um corpo impulsivo e um círculo. Passos que criam um percurso 

frágil que delimitam um espaço. Um esforço corporal intenso que 

percorre o seu próprio limite entre a estabilidade e instabilidade 

física e psicológica. 

Fim.

Figura 25. Rebecca Moradalizadeh, Borderline, 2015. 
Performance. A kadela anda Lusa – festival indisci-
plinar, curadoria José Alberto Ferreira, Évora



40

Score V
Step across this line 

(para performance no espaço público e/ou vídeo-perfor-

mance) 

(objetos)

Previamente preparo vários sacos com diferentes tipos e 

cores de terra ou areia e escolho um ramo de árvore da 

minha altura.

(performance)

Escolho um local para a ação.

Pode ser na cidade ou num meio rural.

O ideal é realizar a ação em diferentes locais, com pai-

sagens distintas.

Prendo na extremidade do ramo um saco.

O ramo serve de compasso para delinear as linhas de ter-

ra no chão.

No centro da ação, lentamente desenho um primeiro cír-

culo à minha volta.

Quando terminar esse primeiro círculo, escolho um outro 

ponto para continuar a ação. 

Repito até criar vários círculos e fronteiras que se irão in-

tersecionar nalgum ponto e a terra ou areia terminarem.

 

 Figura 26. Maquete para Step across this line, 2024. 
Imagem criada pela autora



41

Dia 14 - Third Space

10 de janeiro de 2025

Displace(d)
1. take over the place, position, or role of.
• move (something) from its proper or usual position.
• force (someone) to leave their home, typically because 
of war, persecution, or natural disaster.

Misplace(d) 
1. incorrectly positioned.
• not appropriate or correct in the circumstances.
• (of a feeling or emotion) directed unwisely or to an 
inappropriate object.
2.temporarily lost.

Replace(d)
1. to take the place of something, or to put something 
or someone in the place of something or someone else
2. put (something) back in a previous place or position.

Out of place
1. not in the proper position; disarranged.
2. in a setting where one is or feels inappropriate or 
incongruous.
3. Not in the proper situation, not belonging; inappro-
priate for the circumstances or location. 
4. in a wrong, unfitting, or untypical location.

Non-place / not placed
1. not having a definite or assigned place.

Rootless 
1. having no settled home or social or family ties.
2. having no family origins or connections or having no 
feeling of belonging to a particular place.

Hoje comecei o dia a procurar as definições básicas e 

gerais de várias palavras que me têm aparecido, na ten-

tativa de encontrar alguma que realmente faça sentido 

e se identifique com o meu estado para tentar encontrar 

uma definição para o meu lugar de pertença. 

	 Displace(d), Misplace(d), Replace(d), Out of place, 

Non/No-place, Rootless, Uprooted, etc… não as vou apro-

fundar agora, mas todas têm algo que fazem sentido 

para mim. 

	 Continuei o dia a ler outros capítulos do Guy 

Cools. Como o tempo e espaço são curtos para esta 

proposta, decidi-me focar para já neste autor, cujo livro 

tem uma leitura fácil e completa, pois menciona várias 

passagens do livro Questions of Cultural Identity (1996) 

editado por Stuart Hall e Paul du Gay, onde se destacam 

as ideias do texto Culture’s In-between (1996) de Homi 

Bhabha, From Pilgrim to Tourist – or a Short History of 

Identity (1996) de Zygmunt Bauman, assim como pa-

ssagens do livro Migrancy Cultural Identity (1994) de 

Iain Chambers que estavam na minha lista de leituras 

para este trabalho. Quanto a estes autores, focar-me-ei 

de forma mais aprofundada ao longo da investigação, 

ficando por agora com umas ideias base das suas abor-

dagens.

Ao continuar então a leitura, Cools ao mencionar Cham-

bers ou Graham Huggan, alerta-me para pensar e trazer 

aqui um lado mais consciente e realista à minha propos-

ta que talvez não tenha passado de forma clara anterior-

mente. 



42

	 É a que existe uma tendência na teoria da cultu-

ra – e, por assim dizer, no trabalho que tenho vindo a 

desenvolver – que associa a noção de identidade, mi-

gração e estado de in-betweeness a uma visão metafórica 

e metafísica fruto da condição (pós)moderna. (Cools, 	

2015, p. 18; p.21)

	

	 Ou seja, apesar de tudo, tenho plena consciência 

de que me encontro num lugar de privilégio, cuja ex-

periência pessoal não se aproxima ou não acarreta o peso 

real e físico que outras pessoas migrantes, sejam exila-

das, imigrantes ou expatriadas, possam sentir. 

	 Cools também diferencia os vários grupos mi-

grantes entre aqueles que cujo estilo de vida nómada, 

consciente e com liberdade de escolha decorre apenas 

por motivos de trabalho – incluindo-se a si enquanto de-

tentor de um lugar estável e de privilégio –, com o lugar 

de migração por parte de grupos migrantes que, por mo-

tivos políticos e até económicos, são forçados a deixar o 

seu próprio país. (Cools, 2015, p. 22) 

	 A este último grupo migrante associa-se de forma 

imediata e mais correta o sentimento de displacement, tal 

como Fereshte me tinha sugerido.

	 No entanto, eu não me relaciono com nenhum 

daqueles exemplos de grupos migrantes. Imigrei de facto 

de Londres para Portugal quando era nova e, apesar de 

ter crescido a sentir uma certa falta de integração devido

The migrant’s sense of being rootless of living between worlds, 

between a lost past and a non-integrated present, is perhaps 

the most fitting metaphor of this (post)modern condition.  

(Chambers, 1994, p. 27)

à diferença de idiomas e ao nomadismo de procura de 

casa a que os meus pais foram submetidos, não posso 

afirmar que esses fatores tiveram uma força na minha 

vida para me enquadrarem como uma pessoa migrante. 

	 Fui também estudar para Sheffield quando fiz 

Erasmus, mas não me senti uma imigrante, pois a esta-

dia foi curta. A título pessoal e consciente, nunca tive 

de passar pela migração forçada. Para além disso, fui 

apenas turista em alguns países. 

	 Mas sinto-me na mesma uma migrante. Uma mi-

grante que, percebo agora, não sai do sítio. Uma migran-

te estática. Tal como descrevo no início deste trabalho, 

no dia 1. E isso advém do facto de ter um nome que 

identifica um processo de migração: 

Rebecca – nome inglês; Leal – nome português; Morada-

lizadeh – nome iraniano. 

Daí me assumir como uma (pós)migrante, como Cools 

elucida no segundo capítulo a respeito do coreógrafo 

Sidi Larbi Cherkaoui, e herdar, em segundo plano, o pro-

cesso de migração a que os meus pais passaram.

	 O meu pai enquanto exilado, a minha mãe por 

precisar de ir ao encontro de um destino económico 

mais favorável. 

Migrant literally means coming from another country. (…). 

But it seems the word ‘migrant’ is transferable. It also sticks to 

your children. (Sidi Larbi Cherkaoui em Cools, 2015, p. 35)

(…) He concludes that is not his mixed roots which define him 

as a (post)migrant but his name, and he pleads for an ap-

proach that recognizes the complementarity of the different 

aspects of his identity. (Cools, 2015, p.35) 



43

Como (pós)migrante herdei os pontos positivos e criati-

vos, como negativos e consequentes das duas culturas, 

posicionando-me num estado de in-betweeness que me 

leva a esse lugar sem identidade.

	 Mas então qual o meu lugar identitário? Existirá 

uma terminologia correta para o meu processo? 

	 Displacement, de facto parece-me demasiado pe-

sado, apesar de gostar e metaforicamente fazer sentido. 

Out of place ou misplaced será melhor? Será que tam-

bém poderá ser a nomenclatura desse lugar a que tenho 

chamado de encruzilhada e onde sinto que me situo? 

Mas vamos por partes.

	 As minhas dúvidas identitárias, segundo Hall e 

citado por Cools têm uma razão. Hall escreve em Who 

needs identity? (1996) que as identidades nos tempos 

modernos são cada vez mais fragmentadas e fraturadas; 

não são singulares, mas construídas de forma múlti-

pla de acordo com os diferentes discursos, práticas e 

posições. (Hall em Cools, 2015, p.29)

As identidades são também fruto da ficcionalização e 

narrativização do eu, indo ao encontro do pensamento 

de Bauman quando refere que na era (pós)moderna, essa 

incerteza e multiplicidade permitem uma abertura das 

opções.

	 E é nesta abertura de opções que entra o discur-

so de Bhabha que nos fala sobre o espaço in-between 

provindo da interseção de culturas e identidades híbri-

das. Segundo o teórico indo-inglês, pós-colonial, existe 

um espaço que nem é o da cultura de colonizadores, 

nem o da cultura do colonizado, mas sim o da

hibridização destes dois, ao que ele cunha como Third 

Space – o terceiro espaço. Um lugar que permite ne-

gociação e dá o poder de fala aos grupos minoritários 

resultantes das duas culturas. (Cools, 2015, p.31)

Apesar de não estar a falar sobre questões diretamente 

vistas como coloniais / pós-coloniais, embora possam 

estar associadas, é neste terceiro espaço que percebo 

que me encontro. A encruzilhada tem agora uma pos-

sível definição. 						    

	 No seguimento de Bhabha, Cools menciona 

Daniel Sibony e o seu conceito in-between, isto é, “um 

espaço, um movimento e uma oscilação dinâmica e 

instável, em que é preciso integrar a perspetiva do es-

trangeiro, o acontecimento da alteridade, bem como a si 

próprio”. 

	 Este espaço é ativado quando nos encontramos 

em crise identitária e ativamos assim as dificuldades os-

cilatórias entre as diferentes polaridades desse mesmo 

espaço. (Cools, 2015, p. 36)

Ao ler todas estas passagens que me vão clarificando o 

pensamento e talvez aliviando a minha crise identitária, 

percebo, que para conseguir construir esta identidade 

que pretendo, terei de recorrer a todos os fragmentos 

que me aparecerem pelo caminho, vindo das múltiplas 

direções da encruzilhada, para que o centro circular em 

que me situo (Third Space) possa crescer e originar um 

Sibony’s notion of the in-between is related to the notion of a 

shared but unstable ‘origin’. For Sibony our origins are not 

fixed points in time or space but always impure and contami-

nated points of departure, shared with others, only there to be 

left and to be lost. (Cools, 2015, p. 37) 



44

espaço de conhecimento maior. 

Maybe the challenges of the in-between lead to move-

ments more or less rich, where an identity tries to rec-

ollect its fragments, to integrate itself (Sibony, 1991 em 

Cools, 2015, p. 36) 

	 Daí ter recorrido inicialmente ao termo Displace-

ment. Porque ao estar em contacto com a comunidade 

iraniana que reside fora do Irão, bem como com a 

comunidade não-iraniana, que se identificam com esta 

definição de deslocamento, consiga talvez construir 

uma visão mais ampla e transcultural desta identidade 

e deste lugar onde me encontro. E, desta forma, alimen-

tar e contribuir para a materialização (artística) do meu 

“Third Space”, que pretende partilhar uma perspetiva 

de um lugar in-between, onde mais pessoas se possam 

relacionar e também inserir. Third 
Space

Prática Artística

Identidade 
portuguesa

Identidade 
 iraniana

Figura 27. Diagrama de conteúdo, 2024. 
Imagem criada pela autora



45

Dia 15 - O fim de um início

15 de janeiro de 2025

Encontro-me no mesmo sítio do dia 1. 

É 1h12 da manhã. Estou na cama, estática, mas com a 

cabeça cheia de ideias e com vontade de colocar em 

prática as sugestões que aqui fui deixando.

	 Como referi na introdução, não pretendo fazer 

uma conclusão convencional deste trabalho, mas deixar 

aqui algumas reflexões e possibilidades em aberto para 

futuras pesquisas.

	 A proposta de apresentação deste possível livro 

de artista, teve como propósito a partilha de um con-

junto de reflexões e pensamentos que atravessaram a 

minha investigação artística desenvolvida ao longo de 

dez anos, relativamente à minha identidade pessoal, 

enquanto cidadã portuguesa e iraniana, (pós)migrante. 

Identidade esta que suscitou várias dúvidas devido à 

minha relação com estes dois territórios e ao meu lugar 

de pertença, originando um sentimento de in-betwee-

ness. 

	 Tal como os pensamentos podem ser dispersos 

e sobrepostos, a abordagem que optei por aqui usar foi 

realizada ao longo de um mês e meio, de forma orgâni-

ca e construída de forma intersectada a partir de vários 

fragmentos ou caminhos que me foram chegando às 

mãos e à mente, permitindo-me assim relacionar e pro-

jetar com maior clareza o lado conceptual proposto com 

a prática artística a ser desenvolvida ao longo do douto-

ramento. 

	 Por um lado, foram registados, quase diaria-

mente, um conjunto de pensamentos sobre aconteci-

mentos e memórias de experiências que tive ou a que 

me propus (como encontros, convívios, conversas, 

workshop), assim como foram redigidas reflexões sobre 

leituras de determinados autores ligados a questões de 

identidade, migração e in-betweeness; por outro foram 

analisadas obras de artistas iranianas não residentes no 

Irão como Leila Seyedzadeh e Tara Fatehi, que partilham 

parcialmente dos mesmos temas propostos; e, por fim, 

foram feitas reflexões sobre dois trabalhos anteriores 

de minha autoria com possibilidade de serem apropri-

ados, assim como foram projetadas ideias pendentes 

e idealizadas (novas) criações, de modo a testar simul-

taneamente os pensamentos e reflexões apresentadas, 

possibilitando-me encontrar caminhos que clarificassem 

o curso da minha prática artística com foco no corpo 

performativo.

	 Neste seguimento, os objetivos a que me propus 

nesta jornada foram refletir e problematizar as questões 

em torno da minha identidade associadas ao sentimento 

de in-betweeness em que me encontro, numa tentativa 

de compreender qual a sua origem e as razões que me 

levaram a relacionar com esse estado; agilizar em diálo-

go o questionamento especulativo identitário pessoal 

com a criação de um novo corpo de trabalho prático que 

se encontrava também ele em fase de questionamento; 

e, finalmente, tentar encontrar e construir uma identi-

dade ou definição para o espaço oscilante referente ao 

meu lugar de pertença através da prática artística, onde 



46

este pudesse também ser partilhado de forma coletiva.

	 Apoiando-me principalmente em autores como 

Guy Cools, Homi Bhabha e Zygmunt Bauman, entende-se 

que a origem da minha incerteza identitária será resul-

tante da condição da era (pós)moderna e da hibridização 

cultural de que sou exemplo, o que pressupõe que as 

identidades sejam cada vez mais fraturadas e fragmen-

tadas, mas ao mesmo tempo mais amplas e abertas, 

fatores que se fundem num lugar a que Bhabha cunha 

como Terceiro Espaço, ou seja, um lugar de negociação e 

de fala transcultural tal como pretendo propor. 

	 A partir destas considerações, compreendo com 

mais tranquilidade que a construção da minha iden-

tidade é fruto de um processo lento, construído por 

camadas e alimentado por várias vozes e que o meu 

lugar de fala será entendido como um lugar de ficciona-

lização desse território híbrido.

	 No entanto, fica uma questão nova pendente. 

	 Quais as possibilidades representativas relativa-

mente à natureza deste espaço? Se estamos a falar de 

um lugar ficcionado, deverá ele ser visto como um lugar 

meramente contemplativo? Não poderá e deverá este 

lugar transparecer uma componente mais crua, que para 

mim é fundamental, relacionada com o corpo político?

Não me posso esquecer que, apesar de estar a idealizar 

um espaço metafórico e metafísico, a componente 

do questionamento da minha identidade advém de 

questões sociais e políticas reais e bastante atuais no 

panorama atual.

	 Como abordar essas mesmas questões neste 

lugar? É algo que terei de pensar daqui para a frente, 

depois de compreender melhor as possibilidades deste 

Terceiro Espaço em que me encontro. 

Figura 28. Registo com um Pateh – 
manta típica de Kerman, 
bordada pela minha avó paterna. 
Imagem da autora



47

Score VI
Ethereal Space 

(para vídeo-instalação e cruzamento com performance)

(objetos)

Seleciono certos elementos simbólicos das 

tapeçarias persas, principalmente 

das mantas bordadas de Kerman.

Elementos que suscitam espaço, lugar.

A árvore da vida, os cursos de água, as folhas, 

os ciprestes, entre outros.

Modelo-os em barro ou reproduzo as suas formas com 

arame ou folhas de latão.

Em grande dimensão.

Disponho pelo espaço.

Escolho uma luz. 

(vídeos)

Filmo um conjunto de vídeos, apresentados de forma 

fragmentada.

Corpo com mar, com terra.

Partes do corpo.

Palavras?

Crio um som abstrato sobre o lugar de pertença.

Third Space. 

Figura 29. Maquete para Ethereal Space, 2024. 
Imagem criada pela autora



48

Bibliografia

Bauman, Zygmunt. 1996. “From Pilgrim to Tourist – or a 
Short History of Identity.” In Question of Cultural Iden-
tity, ed. Stuart Hall e Paul du Gay, 18–36. Londres: Sage 
Publications.

Bhabha, Homi. 1996. “Culture’s In-between.” In In-be-
tween Dance Cultures: On the Migratory Artistic Identi-
ty of Sidi Larbi Cherkaoui and Akram Khan, Antennae 
Series Nº 21. Amesterdão: Valise.

Chambers, Iain. 1994. “Migrancy Cultural Identity.” In 
In-between Dance Cultures: On the Migratory Artistic 
Identity of Sidi Larbi Cherkaoui e Akram Khan, 18. Ame-
sterdão: Valise.

Cherkaoui, Sidi Larbi. 2014. “MO Magazine.” In In-be-
tween Dance Cultures: On the Migratory Artistic Identity 
of Sidi Larbi Cherkaoui e Akram Khan, 35. Amesterdão: 
Valise.

Cools, Guy. 2015. In-between Dance Cultures: On the Mi-
gratory Artistic Identity of Sidi Larbi Cherkaoui e Akram 
Khan. Antennae Series Nº 21. Amesterdão: Valise.

Fatehi, Tara. 2020. Mishandled Archive. Londres: Live 
Art Development Agency (LADA).

Graham, Martha. 1991. “Blood Memory.” In In-between 
Dance Cultures: On the Migratory Artistic Identity of Sidi 
Larbi Cherkaoui e Akram Khan, 14. Amesterdão: Valise.

Khasnabish, Alex, e Max Haiven. 2014. “Por que os mo-
vimentos sociais precisam da imaginação radical.” Orig-
inalmente publicado em Opendemocracy.net. Disponível 
em https://www.esquerda.net/artigo/por-que-os-movi-
mentos-sociais-precisam-da-imaginacao-radical/33535 
(consultado a 9 de janeiro de 2025).

Koobak, Redi. 2014. “Six Impossible Things before 
Breakfast: How I Came across My Research Topic and 
What Happened Next.” In Lykke, N., ed., Writing Aca-
demic Texts Differently: Intersectional Feminist Method-
ologies and the Playful Art of Writing, 1.ª ed. Londres: 
Routledge.

Moqadam, Maryam, e Behtash Sanaeeha. 2024. O meu 
bolo favorito [Filme].

Minoui, Delphine. 2019. I’m Writing You from Tehran: A 
Granddaughter’s Search for Her Family’s Past and Their 
Country’s Future. Nova Iorque: Farrar, Straus and Gir-
oux.

Moradalizadeh, Rebecca. 2021. LandMarks #8 - In-be-
tween. Inland Journal, ed. André Cepeda e Eduardo 
Matos. Disponível em https://inland-journal.com/jor-
nal/658/ (consultado a 8 de novembro de 2024).

Oliveros, Pauline. 2013. Anthology of Text Scores, ed. 
Samuel Golter e Lawton Hall. Kingston, NY: Deep Listen-
ing Publications.

Rubin, Rick. 2023. O Ato Criativo: Um Modo de Ser. 
Talento Intemporal.

Rumi, Mowlana Jalal ad-Din. 2024. O Círculo do Amor, 
2.ª ed. Paris: Licorne.

Seyedzadeh, Leila. n.d. Leila Seyedzadeh. Disponível em 
https://www.leilaseyedzadeh.com/ (consultado a 12 de 
janeiro de 2025).

Sibony, Daniel. 1991. “Entre deux: l’origine en partage.” 
In In-between Dance Cultures: On the Migratory Artistic 
Identity of Sidi Larbi Cherkaoui e Akram Khan, 36–37. 
Amesterdão: Valise.

Displace(d); Misplace(d); Replace(d); Out of Place; Non-
place / Not Placed; Rootless. Cambridge Dictionary; 
Oxford English Dictionary; Merriam-Webster; Collins 
English Dictionary. Disponível online (consultado a 10 
de janeiro de 2025).


